
Exu do Ouro
Exu do Ouro é uma das entidades muito conhecidas no Rio Grande
do Sul, no Brasil. Em algumas tradições antigas de Kimbanda,
não há culto a essa entidade. Esse Exu vem do Reino da Lira,
um local do astral ligado à luxúria, às danças, aos tratados e
acordos, bem como à música. Por esse motivo, possui ligação
com o Exu da Lira e com a Pomba Gira Cigana.

Exu do Ouro tem uma forte ligação com a Linha do Oriente e,
por  isso,  muitos  acabam  confundindo-o  com  os  Ciganos.  No
entanto,  não  se  trata  do  mesmo  espírito.  O  fato  de  uma
entidade possuir conhecimento sobre a magia cigana e grande
afinidade com o esoterismo não a torna, necessariamente, um
espírito cigano.
Nos  trabalhos  de  magia,  costuma  ser  muito  invocado  para
finalidades que envolvem organização financeira e abertura de
caminhos.  Na  medicina  espiritual,  é  capaz  de  auxiliar  no
tratamento de vícios ligados à ganância e à compulsão.

Quem é regido por essa entidade costuma ser alguém que também
carrega  ancestralidade  cigana.  Na  Umbanda,  acredita-se  que
seja uma entidade que trabalha na linha de vibração de Oxum,
sendo um Exu ligado as minas, principalmente de Ouro. Esse
sincretismo umbandístico com a Oxum ocorre pelo fato de Exu do
Ouro ser um espírito ligado ao brilho, à riqueza e ao ouro.

Uma excelente magia que pode ser realizada com essa entidade,
tanto para despertar sua força quanto para obter progresso
financeiro, consiste em utilizar um chifre grande de animal,
preferencialmente aqueles mais profundos e curvados, formando
algo semelhante a um caracol em sua extremidade, simbolizando
o ciclo contínuo e o infinito.

Dentro do chifre, devem ser colocadas moedas brasileiras ou
estrangeiras,  de  valores  altos  ou  baixos,  além  de  pedras
semipreciosas e cristais, como pirita, pedra-estrela e ágata.

https://kimbandanago.com.br/exu-do-ouro/


Também podem ser adicionados pó de ouro e várias notas de
dinheiro, sejam de valores altos ou baixos. Alguns sacerdotes
mais prósperos chegam a oferecer notas como dólares e euros. O
ideal  é  que  tanto  as  moedas  quanto  as  notas  estejam  em
circulação.

É  oferecida  menga  (sangue)  para  responder  e  sacralizar  o
trabalho. Muitos que cultuam essa entidade afirmam que Exu do
Ouro não aceita animais de quatro patas, porém o ideal é
sempre consultar o oráculo, de acordo com a família religiosa
à qual se pertence, pois há casas que realmente não oferecem
esse tipo de elemento, nem carne suína.

Embora muitas pessoas pensem que todo Exu venha da Kimbanda,
não é bem assim. Exu do Ouro, por exemplo, é uma entidade mais
comum na Umbanda do que na Kimbanda e, inclusive, na Linha
Nagô não há menção de culto a ele.



Oferenda para Exu do Ouro
(Utilizada  também  como  trabalho  prático  de  magia  para
progresso  financeiro)

 

Elementos necessários:

Um alguidar médio
Um pano amarelo
Sete moedas (podendo ser até 21)
Sete velas amarelas
Farinha de mandioca branca
Mel
Sete  batatinhas  douradas  no  azeite  de  dendê,  cada  uma
perfurada  com  uma  moeda
Pó de ouro
Uma pirita (pedra)

 

Modo de preparo:
Lave  o  alguidar  com  um  pouco  de  água  e  deixe  secar
naturalmente. Forre-o com o pano amarelo. Em seguida, misture
a farinha de mandioca com o mel dentro do alguidar, formando
uma farofa levemente úmida.
Disponha as sete batatinhas ao redor, ornamentando o trabalho.
No centro, coloque várias moedas e, bem no meio, a pirita.
Polvilhe bastante pó de ouro por cima.

 

Leve a oferenda a um campo aberto e bonito, entregue-a com fé
a Exu do Ouro, pedindo prosperidade e caminhos abertos. Acenda
as velas ao redor da oferenda. Ao retornar para casa, tome um
banho de ervas, utilizando folhas de abre-caminho, dólar,
fortuna, louro e dinheiro, de preferência frescas e maceradas.



 

Ponto Cantado

� Sua morada é muito longe
� Ouvi dizer de quem já viu
� E poucos sabem onde é
� Seu castelo é dourado
� Dourado, dizem que ele é

� E vem de lá para este terreiro
� Trazendo os brilhos do seu tesouro
� E vem de lá para este terreiro
� Trazendo os brilhos do seu tesouro
� E vem de lá para este terreiro
� Trazendo os brilhos do seu tesouro

� Chegou a hora, ele vai chegar
� Laroyê, Exu do Ouro, o terreiro vai reinar
� Chegou a hora, ele vai chegar
� Laroyê, Exu do Ouro, o terreiro vai reinar�

Exu Corcunda
Esta entidade é conhecida em algumas linhas de Kimbanda como
um Exu Pagão, associado ao trabalho nos campos do sofrimento
humano, principalmente no aspecto emocional. Costuma auxiliar
pessoas  deprimidas,  angustiadas  ou  pouco  amparadas
espiritualmente.  É  um  Exu  raro,  com  forte  ligação  com  os
mortos e com almas em tormento.

Sua  figura  representa  espíritos  que,  em  vida,  sofreram
marginalização,  preconceito  e  exclusão  por  causa  de
deformidades físicas, dificuldades emocionais ou condições que

https://kimbandanago.com.br/exu-corcunda/


os colocaram à margem da sociedade. Seu trabalho espiritual
envolve  a  superação  da  dor,  o  combate  à  injustiça,  o
fortalecimento  da  autoestima  e  o  desenvolvimento  do
discernimento. Sua imagem, longe de significar deformidade,
simboliza  um  desafio  ao  julgamento  superficial:  ele  se
manifesta  com  grande  sabedoria,  poder  de  cura  e  profundo
conhecimento do sofrimento humano.

A aparência de “corcunda” não representa uma deformidade real,
mas sim um símbolo do peso suportado pelos excluídos e da
cegueira humana, que enxerga apenas o exterior e ignora a
essência. Em sua iconografia, muitas vezes aparece com vestes
semelhantes às de um bobo da corte — representação que esconde
uma  natureza  intensa  e  profunda,  revelando  a  realidade
daqueles que carregavam, na vida terrena, o fardo da rejeição
e da dor.

A partir dessa simbologia nasce Exu Corcunda. Suas falanges
são compostas por espíritos cuja aparência física ou emocional
foi  motivo  de  isolamento,  sofrimento,  humilhação,  ódio,
segregação ou doenças graves. Alguns, em vida, reprimiram suas
emoções;  outros  foram  explorados  como  “atrações”;  alguns
buscaram o isolamento em cemitérios, trabalhando como coveiros
e encontrando nos mortos a única companhia possível.

Dentro da Kalunga, Exu Corcunda é responsável pelo Povo da
Lomba. No Reino de Exu, sua corcunda representa o peso da
terra  sobre  os  homens  e  o  peso  da  ignorância  humana.  Na
Kimbanda, é chamado para causas de injustiça e preconceito,
trabalhos  de  cura,  fortalecimento  da  autoestima  e
desenvolvimento  do  discernimento  espiritual.  Também  ensina
seus adeptos a comunicação com os mortos. Sua forma espiritual
é apenas um véu — uma prova para os desatentos, pois sua
verdadeira força é muito maior do que aparenta.

Seu  domínio  é  a  Kalunga,  especialmente  sobre  as  covas,
mantendo profunda ligação com o Reino das Almas.



 

Oferenda para Exu Corcunda
Elementos necessários:
✓ Alguidar médio
✓ Farinha de mandioca branca
✓ Azeite de dendê
✓ Sete chuchus assados
✓ Couve cozida
✓ Arroz com fígado
✓ Cachaça ou Steinäger
✓ Sete velas vermelhas e pretas

 

Modo de preparo:

1. Lave o alguidar com um pouco da bebida alcoólica e deixe
secar.

2.  Prepare  dentro  do  alguidar  uma  farofa  de  farinha  de
mandioca com dendê (padê).

3. Coloque por cima a couve cozida e o arroz com fígado.

4. Disponha os chuchus assados nas bordas.

 

Local de entrega:
Leve para um cruzeiro próximo a uma igreja ou para dentro de
um cemitério.
Despeje  a  bebida  no  chão  formando  um  círculo,  coloque  o
alguidar no centro, acenda as velas e faça seus pedidos a Exu
Corcunda.

Ao sair, não olhe para trás.
Ao chegar em casa, tome um banho de ervas de limpeza.



Exu Sete Capas
Exu Sete Capas ou Exu das Sete Capas é o nome de um Exu muito
cultuado na Umbanda, principalmente nas regiões sudeste do
Brasil, como por exemplo, o Rio de Janeiro. Nossa tradição de
Quimbanda  (Nagô),  assim  como  em  diversas  outras  famílias
tradicionais  de  Quimbanda,  não  há  culto  a  este  espírito,
porém, vale salientar que nada impede de um mestre o recebê-lo
em seu terreiro, aplicando devidos testes e reconhecimentos
junto a outras entidades para verificar a possibilidade de
agregação.

Há muita confusão quando se fala nestes Exus e as pessoas
acabam achando que o Exu Sete Capas é o Exu Capa Preta (ou Exu
da Capa Preta), porém não são iguais! Tal fato é pensado
devido nomes parecidos e alguns pontos que em certos terreiros
é cantados para o Capa Preta e muitas acabam usando para Sete
Capas,  o  que  considero  comum,  pois  as  cantigas  podem  ter
variações dependendo dos locais.

“Seu Capa Preta me cubra com a sua capa, quem tem sua capa
escapa…”

“Seu Sete Capas me cubra com a sua capa, quem tem sua escapa…”

• Exu Sete Capas é um mestre sete, ou seja, um espírito que
foi conhecedor dos mistérios dos reinos espirituais, além de
ser mestre nas artes ocultistas, recebeu este nome devido o
seu costume de esconder sua identidade, mudando constantemente
de capa em cada local ou cidade que iria, tirando rastros.
Dentro da magia as pessoas recorrem este espírito no intuito
de ocultar certas coisas, ou fazer alguém esquecer aquilo que
viu, pois é de sua grande especialidade apagar rastros ou
histórias, suas artimanhas pode fazer alguém perde a fama.

https://kimbandanago.com.br/exu-sete-capas/


Este Exú é muito ligado as Encruzilhadas, e por isso, também é
possível recorrer a ele para pedidos de proteção, além de
prosperidade.

Outro fato importante, é que este Exu não é um malandro ou
pertencente a falange de Zé Pelintra, há certos relatos de
pessoas no Rio de Janeiro que afirmam que Seu Sete Capas vem
em gira de malandro, pois no RJ há um culto específico na
Umbanda a uma falange da malandragem, mas isso é possível um
Exú vir em outras linhas? Sim, é! Desde que a entidade chefe
de terreiro aceite, pois há realmente entidades que vem em
outros caminhos, mas isto deixamos claro que é uma hipótese.

Na Umbanda, Seu Sete Capas possui ligação com Ogum, além de
ter uma certa aproximação com o Exu Marabô, Exu Tranca-Rua,
Pombagira Sete Saias e Maria Padilha. Para cultuá-lo a pessoa
deve  ser  discreta,  pois  não  é  um  Exu  que  gosta  de  ser
encontrado ou revelado sua identificação, inclusive, é um dos
motivos de dificilmente encontrarmos suas reais histórias do
que ele foi em vida.

Oferendas
• Materiais necessários:
Alguidar médio;
1kg de farinha de mandioca branca;
Meio litro de azeite-de-dendê;
1 bife bovino em corte grande (podendo ser borboleta), sem
muita gordura, nervos e ossos;
1 charuto tradicional;
1 bebida (uísque, gin ou vodka);
1 cebola branca grande;
7 batatinhas pequenas (calabresas);
7 moedas douradas de qualquer país;
1 caixa de fósforos;
1 vela vermelha e preta.

• Modo de Preparo:



Lave o alguidar com água e a parte de dentro lave com bebida
alcoólica.

Ponha a farinha no alguidar, misture bem com azeite-de-dendê
com sua mão esquerda, cantando e fazendo seus pedidos, coloque
sete rodelas de cebola por cima, podendo ser nas bordas em pé
ou deitadas.

Rale um pouco de cebola numa frigideira, ponha um pouco de
dendê e refogue levemente o bife, e coloque-o no alguidar de
forma centralizada.

Refogue  7  batatinhas  no  dendê,  não  deixando  ficar  preta,
coloque em cada as moedas e ponha dentro do alguidar em volta
do bife.

Leve  para  uma  encruzilhada,  perto  de  mata  ou  caso  tenha
assentamento, faça de frente para ele, bafore para cada ponto
cardeal no chão a bebida, se for no terreiro ponha ela em um
copo de vidro, caso esteja fazendo despacho, despeje tudo no
chão em volta do alguidar cantando.

Logo após, acenda a vela vermelha e preta, pedindo a presença
e força desta entidade. Ascenda um bom charuto e dê 7 tragadas
ou puxe e solte a fumaça no trabalho fazendo seus pedidos.

Caso realize com o objetivo de prosperidade, quando terminar,
tome um banho de erva de abre-caminho e levante.

 

Pontos cantados
Sete velas estão acesas, sete pontos estão afirmamos
Ele é Seu Sete Capas, o meu grande advogado
Ele é Seu Sete Capas, o meu grande advogado

Seu Sete Capas não me deixe sozinho
Seu Sete Capas estejas comigo
Seu Sete Capas não me deixe sozinho



Seu Sete Capas estejas comigo

No meu terreiro, a porteira iluminou
No meu terreiro, porteira iluminou

Pra saudar Seu Sete Capas o amigo que chegou
Pra saudar Seu Sete Capas o amigo que chegou

Seu Sete Capas não me deixe sozinho
Seu Sete Capas estejas comigo
Seu Sete Capas não me deixe sozinho
Seu Sete Capas estejas comigo

Ponto de Saudação
Na madrugada eu vi um homem
E esse homem usava capa
Tentei me aproximar pra descobrir seu nome
E ele me disse eu sou Seu Sete Capas

Na madrugada eu vi um homem
E esse homem usava capa
Tentei me aproximar pra descobrir seu nome
E ele me disse eu sou Seu Sete Capas

Tentei me aproximar pra descobrir seu nome
E ele me disse eu sou Seu Sete Capas

Ponto de Chamada

Oi gente que Exu é esse?
Oi gente Sete Capas é (2×)

Mas ele vem do centro da mata virgem

Ele firma seu ponto na terra
Ele firma seu ponto não erra (2×)

Ponto de Chamada 2

Seu Sete Capas morador da Encruzilhada
Seu Sete Capas morador da Encruzilhada



Eu quero ver Exú
Eu quero ver Exú
Eu quero ver Exú
O Exú que usa Capas

Seu Sete Capas morador da Encruzilhada
Seu Sete Capas morador da Encruzilhada
Eu quero ver Exú
Eu quero ver Exú
Eu quero ver Exú
O Exú que usa Capas

Exu Sete Cruzes
Conhecido em algumas regiões como “Exu das Sete Cruzes” e nas
Kimbandas  que  possuem  egregoras  cabalísticas  esta  entidade
recebe o nome de “Merifild“.

 

Em nossa tradição não é o espírito mais indicado para ser
invocado ou ser pronunciado o seu nome por pessoas que não
sejam  altamente  preparadas,  pois  ele  é  o  responsável  por
buscar as almas após a morte, principalmente daqueles que
cometeram  suicídios.  O  autor  Aluízio  Fontenelle,  (já
desencarnado), também desaconselha a invocação deste Exu, por
ele ser ligado às torturas das almas, inclusive o mesmo afirma
que foi este espírito o responsável pelos sofrimentos dos
últimos momentos de Jesus Cristo na cruz.

 

Nos templos de magia, costumam recorrer a este Exu nos pedidos
que sejam para que alguma pessoa tenha uma morte violenta ou

https://kimbandanago.com.br/exu-sete-cruzes/


para causar torturas em psicopatas, estupradores e etc. Na
Kimbanda existe uma lei férrea que “quem deve paga” e aqueles
que  ferem  também  serão  feridos,  ou  seja,  quando  queremos
atacar quem não nos atacou, não há justiça e estamos sujeitos
a receber pelo mal praticado. Reitero mais uma vez, alertando
que pessoas de mente fracas não trabalhe com este Exu para
justamente evitar enlouquecerem.

 

Exu Sete Cruzes é ligado ao Reino dos Cemitérios, responsável
por zelar nas entradas dos cemitérios e por receber todos os
espíritos  de  assassinos,  cometedores  de  suicídios  ou  das
maiores atrocidades, por isso este Exu sempre traz na sua
presença as almas perturbadoras e em sofrimentos, embora não
seja um dos integrantes da Linha de Omolu.

 

Por ser um Exu ligado às mortes, tem o poder de transportar
espíritos ou pessoas onde quiser, podendo levá-los a lugares
torturadores e fazendo lembrarem de todo mal praticado no
passado.



Ponto riscado criado pelo professor Eduardo Henrique Costa.

 

Cantiga para aplicar punições

A cruz do inferno queima �
E meu Exú aparece

A cruz do inferno queima
E meu Exú aparece �

Laroiê Laroiê Laroiê minha Kimbanda �



Exu Sete Cruzes aplica o mal a quem merece

Laroiê Laroiê Laroiê minha Kimbanda
Exu Sete Cruzes aplica o mal a quem merece �

 

Cantiga para chamada

Seu Sete Cruzes é homem forte �
Homem forte ele é

Seu Sete Cruzes é homem forte
Homem forte ele é �

Na força do Maioral ele vem surgindo
O meu saravá pro torturador do Lúcifer �

Na força do Maioral ele vem surgindo
O meu saravá pro torturador do Lúcifer �

 

Cantiga pro Sete Cruzes

Exu das Sete Cruzes
Das Sete Cruzes ele é! �

Carrega as Sete Cruzes,
Auê Auê para o compadre Lúcifer. �

Exu do Lixo
Exu do Lixo é um espírito pertencente ao Reino da Lira e pouco
conhecido devido não ter muitos médiuns, mas tem uma excelente

força dentro da magia, assim como todo o Povo do Lixo.

https://kimbandanago.com.br/exu-do-lixo/


Sua forte atuação é nos relacionamentos, e principalmente, em
situações onde já estão totalmente desgastadas. Exu do Lixo
ensina  sobre  autovalorização  e  a  necessidade  de  reciclar
apenas aquilo que se pode controlar.

O Povo do Lixo costuma trabalhar muito com demandas, pois é no
lixo que certas pessoas querem por as outras, além de ser no
Lixo que encontramos de tudo, inclusive riquezas que podem ter
sido perdidas ou esquecidas.

Dentro da magia costuma ser procurado por aqueles que estão
cumprindo  detenção,  garotos(as)  que  já  foram  de  programas
sexuais e querem sair desta situação, pessoas que estão em
empregos degradantes ou que não se sentem bem, como podemos
perceber é um Exu que lida com limpezas, ajuda na honra e na
autoestima. Exu do Lixo pode ser invocado para devolução de
forças negativas, enviando o lixo de volta para quem o enviou.

Exu do Lixo é um ancestral que nos ensina quando é hora de se
limpar de certos resíduos acumulados em nossa alma. Este Exu
tem forte aproximação com Exu do Lodo, porém Exu do Lixo atua
em zonas mais urbanas, já no caso do Exu do Lodo na parte
mineral.

Em algumas vertentes de Kimbanda o Povo do Lixo costuma ser
chefiado  pelo  Exu  Ganga  e  em  outras  é  chefiado  pelo  Exu
Mulambo e Pombagira
Mulambo.



Você pode cultuá-lo próximo onde tenha muitos lixos, basta
colocar um copo com aguardente (marafo) e um cigarro. Algumas
pessoas costumam pôr em cima do lixo, porém não recomendamos
caso tenha muitas sacolas plásticas para evitar um incêndio.



Exu João Caveira
Esta entidade possui extrema lealdade com Exu Caveira e o Tata
Caveira. João Caveira, assim como boa parte dos “Caveiras”,
são extremamente perigosos por serem veloz e terem poderes e
forças conectados a própria morte.
Há um ditado popular bem antigo “quando o Diabo não vem, ele
manda o secretário”, João pode vir no lugar do Exu Caveira
receber  os  trabalhos  e  até  mesmo  se  apresentar  de  forma
idêntica ao seu mestre, o que acaba fazendo muitas pessoas
confundirem e achando que são a mesma entidade, apenas mudando
o nome. O que podemos reparar nas vivências iniciáticas é que
um espírito nunca costuma andar sozinho, sendo natural quando
cantar para Exu Caveira, o senhor João Caveira aparecer também
durante as giras.

Alguns o considera um Exu diplomático, por ter o hábito de
conquistar as pessoas com muita facilidade fazendo-as crer em
todas as suas palavras e, quando é necessáeio, pode até agir
como manipulador. Devido ese lado do João Caveira, alguns
estudiosos  consideram-o  “Protetor  dos  golpistas”,  porém  em
nossa tradição não somos adeptos a este tipo de pensamento,
pois no nosso entendimento ele pode manipular os golpistas e
costuma puni-los.

João Caveira dentro do Reino da Kalunga, age de forma veloz,
pois ele guarda as entradas nos cemitérios, além de fazer
rondas nas ruas próximas ao cemitério, tem total facilidade em
trabalhar nos sub-reinos. O ato de rondar todas as regiões lhe
permite impedir que forças contrárias age da maneira que bem
entender.

Este Exu é um grande apreciador de carnes cruas e cachaças. Em
suas aparições costuma ser de um esqueleto, corcunda, que
passa a sensação de estar carregando muito peso nas costas e
muita das vezes pode aparecer com corremtes arrastando por
onde passa, representando um antigo porteiro guardião. Alguns

https://kimbandanago.com.br/exu-joao-caveira/


de seus médiuns afirmam que ao sentir a presença dele, notam
algo muito forte nos ossos que somente é aliviado após o final
da incorporação.

PONTOS CANTADOS

 Portão de ferro cadeado é de madeira, quem manda na
Calunga ainda é o Exu Caveira (X2)
Mas ele mora, naquela morada, onde não corre água, onde nem

brilha o sol 

 Mas ele é João Caveira é, um Exu das Almas, da Calunga é
(X2)
Mas ele mora, naquela morada, onde não corre água, onde nem

brilha o sol 

 Mas ele é João Caveira é, um Exu das Almas, da calunga é
(X2)

 Ponto de demandar na força de João Caveira

 Quem deve pro Caveira na Calunga vai pagar

Quem paga o Caveira, o Exu vai lhe ajudar 

 Quem deve pro Caveira na Calunga vai pagar

Quem paga o Caveira, o Exu vai lhe ajudar 

Ponto de Exu João Caveira para matanças

 Se matar um boi, mata na porteira (X4)
Come a carne toda e deixa os ossos pro Caveira (X2)



João Caveira, canela e osso virou em pó (X2) 

Ponto de João Caveira para matanças II

 Se a porteira é lá, deixa o boi passar, se ele não
morrer aqui, morre em qualquer lugar (X2)

Mas se ele não morrer aqui, morre em qualquer lugar (X2) 

Ponto de chamada do João Caveira

 Por onde vai corcunda com tanta carreira? (X2)
É no portão do cemitério que vou chamar João Caveira (X2) 

 OFERENDA

Elementos necessários
✓ Um alguidar médio
✓ Sete bifes de porco (sem ossos)
✓ Azeite de dendê
✓ Sal
✓ Sete pimentas malaguetas
✓ Farinha de mandioca
✓ Um charuto
✓ Uma vela vermelha e preta
✓Uma  cachaça  (de  preferência  Caninha  da  Roça  ou  algo  bem
forte).

MODO DE PREPARO – lave o alguidar com um pouco de cachaça e
espere  secar.  Faça  uma  farofa  de  farinha  de  mandioca  com
azeite de dendê, não muito úmida, mas que fique bem amarela.
Ponha os bifes crus, despejando um pouco de dendê em cima e
uma pitada de sal. Podendo enfeitar em volta com pimentas. Ao



terminar, se caso não tiver assentamento deste ancestral em
seu terreiro (terreno/casa), aconselho que leve para o portão
do  cemitério  ou  encruzilhada  na  rua  do  cemitério  ou  nas
proximidades. Ponha no chão e despeje todo conteúdo da bebida
fazendo  um  círculo  em  volta,  ponha  o  charuto  dentro  do
alguidar e faça seus pedidos, não esquecendo de acender uma
vela. Ao terminar, saia sem olhar para trás.

Algumas  pessoas  em  despachos  para  contribuir  com  meio
ambiente, costuma colocar a oferenda em morim (pano) vermelho
e preto, e colocando a comida em cima para o Exu receber no
chão mesmo, o que também é válido. Particularmente não temos o
costume de por copos de vidros ou plásticos com bebidas dentro
ou de deixar garrafas de vidros e plásticos em despachos,
despejamos tudo sobre o chão e baforamos saudando os quatros
pontos cardeais. Ao ir embora, deixamos as garrafas em um lixo
que encontrarmos no caminho.

OBSERVAÇÕES: os mesmos pontos cantados e oferendas dadas para
o Exu Caveira, é aceita pelo João Caveira. Até mesmo pelo fato
dele se manifestar em nome do Exu Caveira.

Ponto riscado nas forças de
João Caveira.

 



Exu Cainana
Esta entidade possui origem na cultura indígena brasileira,
sendo aquele que é meio serpente e meio homem. O culto a este
espírito se deu dentro da Kimbanda com o surgimento da Linha
dos Caboclos Kimbandeiros, suas origens está ligada a lenda
dos filhos gêmeos da serpente boiçú, que nos aponta um certo
direcionamento do porquê na cantiga das mais conhecidas deste
Exú, cita “Exu Cainana, que te matou Cainana?”, é um conto
muito  antigo  da  região  Amazonas  no  território  brasileiro,
vejamos:

“Há  muito  tempo  atrás  quando  os  deuses  indígenas  ainda
reinavam nesta terra, o maior entre eles criou três espiritos
que tinham a forma de serpentes. Esse deus se chamava Yamandú.
E era ele que governava sobre todas as divindades. As três
serpentes sagradas eram Boiçú (a cobra grande), Boiúna (a
cobra negra) e Boitatá (a cobra de fogo).
 As três eram muito temidas pelos índios, pois eram terríveis.
Um dia a serpente Boiçú estava nadando nas águas de um rio
quando  viu  próximo  a  margem  uma  belíssima  índia  que  se
banhava. Boiçú tinha o hábito de engolir todos os homens que
encontrava, mas a Índia era tão bela que ele se apaixonou.
Boiçú usou seus poderes para se transformar em um homem e a
beleza de sua forma humana era tão diferenciada devido ao
encanto que a índia quando o viu também se apaixonou.
Ela tanto falava com o homem, mas ele não falava nada. Apenas
a olhava com uma expressão de desejo no olhar.
 Boiçú e ela se amaram naquele local, mesmo estando nas águas
do rio. Após terem se envolvido sexualmente, o feitiço se
desfez e o homem voltou a sua forma de serpente.
A índia quando percebeu que estava abraçada a uma serpente,
ficou assustada e desnorteada, desesperada correu para longe,

https://kimbandanago.com.br/exu-cainana/


voltando para sua aldeia.

 Dias depois ela descobriu que estava grávida e como ela era
jovem, não teve coragem de contar para os seus familiares
sobre o que havia ocorrido.
Com o passar dos meses a barriga cresceu e a aldeia inteira
quis saber quem era o pai da criança. Mas ela se negava a
falar.
 Foi então, que chamaram o Pajé para falar com ela. Como ele
era um homem iniciado numa magia muito antiga, usou de seus
meios para fazer ela dizer a verdade.
O Pajé ficou muito preocupado quando soube que ela estava
grávida da serpente Boiçú. Ele acompanhou toda a gestação
usando  de  sua  pajelança  para  apaziguar  os  espíritos  que
estavam crescendo dentro do útero da jovem.
 No dia do parto houve uma surpresa, não haviam crianças, o
que saiu de dentro dela foram duas cobras: uma branca (macho)
e uma preta (fêmea).
O Pajé quando viu a índia na esteira e as cobras no chão
diante das pernas que estavam abertas da mãe, reparou que elas
rastejavam sem enconstar com as cabeças no solo, e por isso as
chamou de “Boi-Caninana”, que significa “serpente que tem a
cabeça erguida”.
A índia então as batizou de Caninana. Ela manifestou o desejo
de ficar com as duas Caninanas, mas o Pajé a alertou que elas
teriam o caráter de Boiçú e que era muito perigoso ficar com
elas na aldeia.

A índia muito triste, foi até um rio e deixou as duas na
margem.
O Pajé realizou feitiços para fazer as serpentes se afastarem
e elas foram embora. O tempo passou e elas cresceram, ficaram
gigantescas do tamanho do pai Boiçú. E assim como ele, as duas
cobras tinham o poder de se transformar em gente.
Eles então se transformavam e iam para as festas nas aldeias,
além de visitar os povoados dos homens brancos.

Por viverem muito entre esses homens brancos, a cobra macho



recebeu deles um nome português de ‘Norato’ e a fêmea de
‘Maria’. Maria Caninana e Norato Caninana.

Eles dois eram como unha e carne, viviam juntos. Norato era um
galante, ele amava se transformar em gente para seduzir as
moças. Diferente da Maria que era perversa, em forma de cobra
ou de mulher, ela só fazia maldades.
Quando  ela  estava  em  forma  de  cobra  matava  os  bichos  da
floresta, os peixes do rio, virava as embarcações e engolia os
pescadores.
Quando estava em forma de mulher, seduzia os homens e os
levava para o matagal, onde os matava ou ia para o rio onde os
afogava.

Norato amava Maria, mas ele mesmo tinha medo dela. Ela fazia
coisas  monstruosas,  maldades  inimagináveis  com  todas  as
criaturas que cruzavam seu caminho, herdando o lado monstruoso
de seu pai, diferente que Norato que ficou com lado mais
sedutivo e de desejos.

Um dia Norato tomou coragem e quando Maria Caninana estava
dormindo em forma de cobra, ele a matou.
Foi  o  único  jeito  que  ele  achou  para  parar  os  terríveis
massacres.
Maria Caninana deixou sua forma física e se transformou em um
espírito encantado.
 Norato seguiu sozinho com uma meta na cabeça de querer deixar
de se cobrar para virar homem para sempre. Toda vez que ele se
transformava em homem, ele deixava o seu corpo de serpente
dormindo na margem do rio e seguia em forma humana para os
festejos, porém ele só podia ser homem durante a noite.

Norato tomou coragem e voltou a aldeia de sua mãe, durante uma
madrugada, ele procurou o Pajé e perguntou a ele como fazer
para abandonar a sua forma de Cobra Caninana.

O Pajé consultou os espíritos e revelou que havia um rito bem
simples, Norato devia pedir para alguém ir até seu corpo de



serpente e colocar leite dentro da boca, depois cortar a pele
da cobra, o suficiente para fazê-la sangrar.
Norato foi até sua mãe e implorou a ela para ir no rio fazer o
rito,  ela  aceitou  ajudar  e  foi,  mas  quando  viu  a  cobra
gigantesca, não teve coragem de se aproximar e desistiu.
Ele passou então a ir todas as noites nas aldeias e nos
vilarejos para pedir ajuda para suas muitas namoradas, mas
nenhuma delas teve coragem.
Para sua sorte, ele conheceu um homem muito valente.
Norato era tão belo que até os homens o olhavam de um modo
diferente.

Esse homem disse a ele que teria a coragem para fazer o rito,
e ele fez!
Ele jogou leite na boca da cobra e a cortou com um facão.
O corpo da cobra pegou fogo e desapareceu, Norato se tornou
humano.
Ele viveu a sua vida cheia de amores e de festas, até que
morreu na sua fase de idade avançada.

Quando morreu se tornou um espírito encantado e voltou para
junto de Maria.
São uma dupla encantada, Maria Caninana e Norato Caninana.”

Nas  regiões  sudeste  do  Brasil,  o  nome  Caninana  virou
“Kainana”, Maria, a Pombagira Kainana e Norato, o Exú Kainana.
Esta entidade é um Exu dos tempos antigos, possuindo grandes
poderes espirituais. Protetor dos caminhantes, dos viajantes,
daqueles  que  trabalham  nas  estradas,  e  inimigo  das
desigualdades  sociais.  Grande  amigo  dos  que  procuram  nas
necessidades, a maioria dos Exus das florestas, são espíritos
muito antigos, que não gostam muito de barulhos e a maioria é
de pouca conversa, não gostando de ser chamado por diversas
vezes  a  virem  em  terra  (incorporar).  Segundo  o  Mestre  de
Kimbanda Alberto Júnior, Exu Kainana ou Cainana, teria uma
total ligação com o Exu Cobra que é um dos comandantes das
falanges dos espíritos que se encantam em cobras.



 

 PONTOS PARA EXU CAINANA EM DIFERENTES VERSÕES

 VERSÃO 1

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (2×)
Foi seu Tranca-Ruas, foi seu Marabô, foi Exu do Lodo
Cainana, mas quem te matou?
Exu Cainana, quem te matou Cainana? (2×)

OBS: Nesta primeira versão costuma ser citado diversos Exus
pertencentes ao terreiro.

 

 

 VERSÃO 2

Exu Cainana, quem te matou, Cainana? (×2)
Na beira do rio, Cainana
Alma já minou, Cainana
Exu Pantera, Cainana, ele não bambeia!
Exu Cainana, quem te matou, Cainana? (×2)…



 VERSÃO 3

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (×2)
Eu tava na beira do rio, Cainana
Uma cobra me mordeu, Cainana
Eu chamei Seu Exu Cobra, Cainana
Ele é grande amigo meu…

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (×2)
Eu tava na beira do rio, Cainana
Uma cobra me mordeu, Cainana
Eu chamei Seu Exu das Matas, Cainana
Ele é grande amigo meu…

Essa cobra é Cainana (×2)
Porque teus pés não me engana
Eu fui no alto da serra, na serra do Amazonas,
Lá no alto eu encontrei, eu avistei Cainana
Essa cobra é Cainana (×2)
Porque teus pés não me engana.

Estatueta  minoica
da  “Deusa  das
Serpentes”,  1600
a.C.,  Museu
Arqueológico  de



Heraclião.

CRÉDITOS:

Artistas da imagem destaque: Marcio Takara e Marcelo Maiolo.

Exu Pantera Negra
Quando  qualquer  kimbandeiro  pensa  na  Linha  dos  Caboclos
Kimbandeiros, é quase impossível não pensar no Senhor Pantera
Negra, pois ele é o chefe desta linha. Ouvir o nome “Pantera
Negra”, faz com que o cérebro humano possa associar com um
felino de grande porte e pele escura, cuja presença causa
enorme impacto e temor por muitos. O Exu Pantera Negra é um
espírito com alto envolvimento com a cultura indígena, um
guerreiro  da  tribo,  caçador  e  feiticeiro.  Há  muitos
pensamentos  a  respeito  do  motivo  do  nome  de  batismo  ser
“Pantera Negra”, mas ao analisar tribos indígenas, encontramos
povos que dão nomes de animais aos bravos guerreiros da tribo,
principalmente num aspecto mais xamânico, onde o animal do
poder em que a pessoa tem ligação pode passar a ter o nome
daquele mesmo animal. O nome Pantera Negra nos traz o sentido
do que possui enorme coragem, agilidade e também costuma ser
terrível.

https://kimbandanago.com.br/exu-pantera-negra/


Este  Exú  tem  enormes  forças  para  vencer  demandas,  pode
realizar trabalhos de ataques, tendo estilo de comportamento
ligado a Pantera. Esta entidade tem o poder de curar doenças
consideradas  incuráveis,  além  de  possuir  um  poder  de
enriquecer quem a ele recorrer. O fato dele participar da
Linha dos Caboclos Kimbandeiros não é atoa, pois é uma das
linhas de espíritos que se apresentam como índios, possuindo
especialidades  nos  trabalhos  de  cura,  desobstrução,
favorecimento de riquezas materiais e tesouros, são exímios
guerreiros.

Pantera Negra não é o nome de uma espécie de animais. É um
termo abrangente que se refere a qualquer felino grande e com
pelo preto. Esta condição de cor é causada pelo gene agouti,
que regula a distribuição do pigmento preto dentro da haste do
pelo, de acordo com a Universidade da Califórnia em Davis. É
mais conhecido nos leopardos, que vivem na Ásia e na África, e
nas onças-pintadas, habitantes da América do Sul.
De acordo com o Big Cat Rescue, a coloração é ocasionada por
uma melanina excedente, um animal que acaba adquirindo esta
condição é conhecido como “melânico”. Na Kimbanda à legião
“Pantera Negra” são idênticos ao animal, agem de forma veloz,
agressivos, preferem ficar isolados, costumam se movimentar
silenciosamente.  O  animal  Pantera  Negra  possui  uma  das
mordidas  fortes  e  letais  no  reino  animal  e  ostenta  unhas
afiadas como sua forma de arma natural.

A linha dos Caboclos Kimbandeiros é comandada pelo seu chefe
Exu Pantera Negra e são componentes desta falange espiritual:
1. Exu 7 Cachoeiras
2. Exu Tronqueira
3. Exu 7 Poeiras
4. Exu das Matas
5. Exu 7 Pedras
6. Exu do Cheiro
7. Exu Pedra Negra
》Pomba Gira – Da Figueira.



Cada uma destas entidades citadas, possui diversos espíritos
subordinados a eles. São os principais seres que administram e
estão mais próximo do trono do Reino das Matas.

PONTO CANTADO DE CHAMADA

Vermelho é a cor do sangue do meu pai 

E verde é a cor das matas 

Vermelho é a cor do sangue do meu pai 

E verde é a cor das matas 

O Saravá o Exu Pantera Negra

O Saravá as matas que ele mora 

PONTO CANTADO PARA PROTEÇÃO

Eu vou fazer magia negra e um pacto com cão 

Eu vou fazer magia negra e um pacto com cão 

Eu vou chamar Pantera Negra que é pra minha proteção 

Eu vou chamar Pantera Negra que é pra minha proteção 

OFERENDA

Elementos necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Milho vermelho
✓ Um pimentão verde
✓ Uma cebola
✓ Azeite de dendê
✓ Sete charutos



✓ Uma vela branca
✓Cachaça

MODO DE PREPARO – lave o alguidar com um pouco de cachaça e
espere  secar.  Corte  bem  picadinho  a  cebola  e  o  pimentão,
misture com o milho vermelho em uma panela, torre no azeite de
dendê (não deixe ficar preto) e depois ponha no alguidar. Caso
não tenha assentamento leve para uma boca de mata ou subida de
uma serra que tenha trilhas, ponha o alguidar no chão (ou use
folha de bananeira), acenda sete charutos em volta fazendo
seus pedidos e arrumando eles na borda do alguidar. Despeje
cachaça em volta do alguidar e acenda uma vela branca ao lado,
fazendo seus pedidos ao Exu Pantera Negra.

Ponto riscado

Exu Ganga
A palavra ‘Ganga‘ é uma corruptela da uma palavra africana de
origem bantu ‘Nganga‘ que significa feiticeiro. O grupo de
seres  comandos  pelo  Exu  Ganga  são  antigos  feiticeiros
africanos que lutaram contra as imposições do Cristianismo,

https://kimbandanago.com.br/exu-ganga/


alguns acreditsm que ao longo desta luta estes espíritos de
obscureceram.

A forma de aparição desta entidade é com uma roupagem cinza e
preta, a sua presença costuma ser notada pelo forte cheiro de
carne  podre.  Os  trabalhos  para  este  Exú  são  feitos
exclusivamente nos cemitério, seja para o bem ou para o mal,
podendo o mesmo curar ou matar, conforme a solicitação.
Cabalisticamente é conhecido pelo nome de Damoston, ocupando a
posição de quinto comandado do Exu da Meia-Noite, possui alto
poder maléfico e não permite traições.

Exu Ganga consegue curar pessoas de doenças desconhecidas,
além  de  ter  um  alto  conhecimento  sobre  plantas,  pós  e
encantamentos.

PONTO CANTADO

 Se você ver um vulto na mata, bebendo sangue no pé do
maricá (bis)
A cobra piando, a coruja vigia, a mata se estraga quando o

homem caminha 

 Guia encarnado se apresenta na gira

Seus olhos cor de sangue Exu da cura vem trabalhar 

 Ooo pegou fogo, fogo pegou, Ganga lá no mato eu vou
chamar seu Marabô (bis).

 



PONTO RISCADO

Exu Brasa
Cabalisticamente é conhecido pelo nome de Haristum.

Esta entidade apresenta-se trajando um manto vermelho, forrado
de preto. Seu curiador é marafo (cachaça), que costuma poder
querer  com  sumo  de  pimenta.  É  a  entidade  que  domina  os
incêndios e o fogo, nos trabalhos costuma pedir “Fundanga” ou
“Fundunga”  (pólvora),  acendendo  a  mesma  com  seu  próprio
charuto, pois, a explosão há deslocamento, desprendendo-se os
“miasmas” (cargas de más influências), purificando o ambiente.
Se caso tiver o assentamento desse Exu em um local para culto,
é bom ter ao lado, quando for presenteá-lo, uma panela de
barro ou de ferro com um braseiro feito de pequenas pedras de
carvão. Levando até mesmo o presente para as ruas, logo após
as brasas apagarem.

Este Exú é o segundo comandado de Exu Caveira. E como podemos
pensar, ele tem um total e completo domínio sobre o fogo e a
pólvora.  Quero  salientar  que  é  normal  na  Quimbanda,  os

https://kimbandanago.com.br/exu-brasa/


praticantes ingerirem gasolina, andar em brasas de fogo, beber
diversas garrafas de marafo sem ficarem bêbados, isto são
demonstração de coragens e provas de teste que o espírito
realmente está presente.

PONTO CANTADO

 Eu vi um caldeirão ferver, é o Exu Brasa que acabou de
chegar
Girando e dominando o fogo, da sua morada ele acaba de chegar 

 Exu Brasa é um Exu do Fogo, tudo transforma também pode
aniquilar

No calor das chamas saúdo suas forças 

 Laroyê Iná Iná Mojubá
Eu vi um caldeirão ferver, é o Exu Brasa que acaba de chegar 

 Girando e dominando o fogo, da sua morada ele acaba de
chegar
Exu  Brasa  é  um  Exu  do  Fogo,  tudo  transforma  também  pode

aniquilar 

 No calor das chamas saúdo suas forças

Laroyê Iná Iná Mojubá 

 Eu vi um caldeirão ferver, é o Exu Brasa que acaba de
chegar
Girando e dominando o fogo, da sua morada ele acaba de chegar 



 Exu Brasa é um Exu do Fogo, tudo transforma também pode
aniquilar

 No calor das chamas saúdo suas forças

Laroyê Iná Iná Mojubá 

Esta cantiga usamos depois de saudar o Maioral, para que o Exu
Brasa traga força nas chamas de nosso caldeirão.

PONTO RISCADO


