
A  Linha  dos  Caboclos
Quimbandeiros  e  sua  ligação
com o Catimbó
A  Linha  dos  Caboclos  Quimbandeiros  é  uma  das  mais
profundamente  ligadas  ao  Catimbó  —  tradição  espiritual  de
raízes  indígenas  e  afro-brasileiras.  Não  é  por  acaso  que
muitas cantigas, lendas e fundamentos demonstram essa forte
aproximação entre as duas práticas.

Essa  linha  é  formada  por  espíritos  de  antigos  índios
americanos que, em vida, foram grandes feiticeiros, curadores
e  guerreiros.  São  reconhecidos  por  seu  vasto  conhecimento
sobre a medicina da floresta e os mistérios que envolvem as
ervas, as pedras e os elementos naturais das matas.

 

Imagem: Lokis Gezüch – Emil
Doepler.

Um sonho e a revelação simbólica
Em 2017, enquanto criava conteúdos sobre os Exus que compõem
essa  linha,  tive  um  sonho  marcante.  Nele,  atravessava  um
povoado de guerreiros indígenas quando, de uma grande árvore,
descia uma serpente idêntica à da imagem acima.

https://kimbandanago.com.br/linha-dos-caboclos-quimbandeiros/
https://kimbandanago.com.br/linha-dos-caboclos-quimbandeiros/
https://kimbandanago.com.br/linha-dos-caboclos-quimbandeiros/


O  curioso  é  que,  tanto  eu  quanto  os  indígenas  do  sonho,
saudavam e reverenciavam a serpente como uma divindade. Mais
tarde, ao pesquisar sobre o animal, descobri que era a cobra-
cainana — exatamente igual à vista em sonho. O episódio foi
interpretado  como  um  sinal  da  presença  de  um  espírito
encantado  da  floresta,  identificado  com  as  entidades
conhecidas como Exu Cainana e Exu Cobra, entre outros nomes
ligados aos elementos naturais.

 

Vozes ancestrais e mistérios das matas
Muitos espíritos dessa linha apresentam voz grave e gutural
durante as manifestações espirituais. Quando incorporados em
médiuns, é comum misturarem palavras em línguas nativas com o
português regional. São entidades reservadas, que não gostam
de  ser  observadas  de  perto  e  evitam  o  uso  de  palavreado
vulgar, preservando uma postura respeitosa e serena.

Existe um equívoco frequente entre os iniciantes: acreditar
que  entidades  com  nomes  de  animais  são  literalmente
representações  dessas  criaturas.  Na  verdade,  os  nomes
expressam  a  ligação  espiritual  e  simbólica  com  o  animal,
refletindo seu comportamento, poder e essência. Exemplos dessa
simbologia são Exu Pantera Negra, Exu Cobra e Exu Cainana.

Essas entidades são consideradas especialistas em trabalhos de
cura, proteção e desobsessão espiritual, atuando na defesa dos
caminhos e na restauração da harmonia entre corpo e espírito.

Entidades  que  compõem  a  Linha  dos
Caboclos Quimbandeiros
A seguir, a descrição das principais entidades que integram
essa poderosa corrente espiritual dentro da Kimbanda:

 



• Exu Pantera Negra (Chefe da Linha)

Símbolo de força e justiça, está ligado às guerras espirituais
e  à  disciplina.  Na  Linha  dos  Caboclos,  é  uma  entidade
extremamente respeitada. Muitos de seus subordinados aceitam
oferendas semelhantes às de seu chefe, que valoriza a retidão
e o equilíbrio entre o bem e o rigor.

 

• Exu Sete Cachoeiras

Conhecido cabalisticamente como Khil, é o quarto comandado do
Exu Calunga. Sua atuação é associada às forças das águas e das
cachoeiras,  e  acredita-se  que  seja  responsável  por  abalos
sísmicos no plano espiritual. Aprecia charutos pretos e tem
como oferenda favorita a galinha-d’angola recheada com farofa
de azeite-de-dendê.

 

• Exu Tronqueira

De nome cabalístico Clistheret, é o sexto comandado do Exu
Calunga.  Atua  como  guardião  das  estradas  e  dos  caminhos,
protegendo fronteiras espirituais e físicas. É conhecido por
influenciar a troca do dia pela noite, especialmente entre
jogadores  e  boêmios.  Dentro  da  Kimbanda,  é  invocado  para
proteger terreiros e templos.

 

• Exu das Sete Poeiras

Cabalisticamente chamado Silcharde, ocupa o sétimo posto sob o
comando de Exu Calunga. Seu poder desperta a imaginação e
conduz visões espirituais relacionadas aos reinos animais. É o
guardião das trilhas, matas e becos, e manifesta-se como um
duende de roupagem cinza-escuro.



 

• Exu das Matas

Possui o nome cabalístico Hicpacth e ocupa o nono lugar entre
os comandados de Exu Calunga. Atua nos trabalhos realizados
nas  matas  e  é  procurado  em  casos  amorosos,  especialmente
quando  se  deseja  o  retorno  de  uma  pessoa  amada.  Está
intimamente  ligado  à  natureza  e  às  forças  da  terra.

 

• Exu das Sete Pedras

Conhecido pelo nome cabalístico Humots, é o décimo comandado
do Exu Calunga. Considerado um grande mago da magia universal,
é responsável por conhecimentos ligados à Alta Magia, aos
tarôs, signos zodiacais, calendários esotéricos, numerologia e
simbologias  ocultas.  Possui  grande  poder  de  transmissão  e
comunicação espiritual.

 

• Exu do Cheiro (ou Exu Cheiroso)

Seu nome cabalístico é Aglasis, e ele comanda uma falange
composta por mais de 49 Exus. Seu nome vem da forma singular
como  se  manifesta,  exalando  aromas  agradáveis  ou
desagradáveis, conforme o tipo de trabalho realizado. Costuma
se  apresentar  em  forma  humana,  envolto  por  uma  camada
fluídica. Pertence à Linha de Omolu e é supervisionado por Exu
Caveira.  Recebe  oferendas  preferencialmente  em  jardins  ou
locais floridos.

• Exu Pedra Negra

De  nome  cabalístico  Claunech,  é  o  sexto  comandado  de  Exu
Calunga  (Sirach).  Aparece  sob  a  forma  de  um  cavalheiro
elegante e atua especialmente em questões financeiras, sendo
protetor  da  riqueza  e  dos  que  enfrentam  dificuldades



econômicas. Também é conhecido por ajudar na descoberta de
tesouros ocultos. Em oferendas, aprecia vinhos tintos com mel
e frutas escuras, como o jamelão.

 

• Pomba Gira da Figueira

Esta  entidade  lidera  uma  legião  de  espíritos  femininos
antigos, que viveram há milênios na Terra e alcançaram alto
grau de discernimento espiritual. É considerada a protetora
das raízes do culto, responsável por zelar pela tradição e
pela força ancestral feminina dentro da Kimbanda.

Conclusão
A Linha dos Caboclos Quimbandeiros representa um elo profundo
entre a espiritualidade ancestral, a força da natureza e a
sabedoria mística. Suas entidades refletem o equilíbrio entre
poder e serenidade, conhecimento e mistério, reafirmando o
papel dos povos indígenas e afro-brasileiros na formação das
tradições espirituais do país.

 

Trabalho  prático  com  Exu
Cainana para tirar o amargor
da  sua  vira,  afastar
melancolia, tristezas
Esta magia é dedicada ao Exu Cainana.

https://kimbandanago.com.br/trabalho-pratico-com-exu-cainana-para-tirar-o-amargor-da-sua-vira-afastar-melancolia-tristezas/
https://kimbandanago.com.br/trabalho-pratico-com-exu-cainana-para-tirar-o-amargor-da-sua-vira-afastar-melancolia-tristezas/
https://kimbandanago.com.br/trabalho-pratico-com-exu-cainana-para-tirar-o-amargor-da-sua-vira-afastar-melancolia-tristezas/
https://kimbandanago.com.br/trabalho-pratico-com-exu-cainana-para-tirar-o-amargor-da-sua-vira-afastar-melancolia-tristezas/


Elementos necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Sete maxixes
✓ Vinho branco seco
✓ Uma vela verde
✓ Um charuto (na impossibilidade, em último caso, pode ser um
cigarro)
✓ Sete pés de galinha aferventados
✓ Sete jilós
✓ Farinha de mandioca
✓ Azeite de oliva
✓ Sal
✓ Mel de abelhas.

 MODO DE PREPARO – cozinhe o maxixe e o jiló inteiros,
com  um  pouquinho  (uma  pitada)  de  sal,  não  deixando  que
amoleçam demais. Retire da água e deixe esfriar. Misture bem a
farinha, o azeite, o mel e coloque no alguidar. Coloque os
jilós e os maxixes no centro e enfeite em volta da farofa com
os sete pés de galinha. Leve para uma estrada longe ou para
uma encruzilhada e peça a Exu Cainana para que ele ajude você
a caminhar, a prosperar, a crescer, etc. Acenda o charuto (ou
cigarro) e a vela, borrife um pouco do vinho no presente e
espalhe o restante em volta, sempre fazendo os pedidos ao Exu.

Exu Cainana
Esta entidade possui origem na cultura indígena brasileira,
sendo aquele que é meio serpente e meio homem. O culto a este
espírito se deu dentro da Kimbanda com o surgimento da Linha
dos Caboclos Kimbandeiros, suas origens está ligada a lenda
dos filhos gêmeos da serpente boiçú, que nos aponta um certo

https://kimbandanago.com.br/exu-cainana/


direcionamento do porquê na cantiga das mais conhecidas deste
Exú, cita “Exu Cainana, que te matou Cainana?”, é um conto
muito  antigo  da  região  Amazonas  no  território  brasileiro,
vejamos:

“Há  muito  tempo  atrás  quando  os  deuses  indígenas  ainda
reinavam nesta terra, o maior entre eles criou três espiritos
que tinham a forma de serpentes. Esse deus se chamava Yamandú.
E era ele que governava sobre todas as divindades. As três
serpentes sagradas eram Boiçú (a cobra grande), Boiúna (a
cobra negra) e Boitatá (a cobra de fogo).
 As três eram muito temidas pelos índios, pois eram terríveis.
Um dia a serpente Boiçú estava nadando nas águas de um rio
quando  viu  próximo  a  margem  uma  belíssima  índia  que  se
banhava. Boiçú tinha o hábito de engolir todos os homens que
encontrava, mas a Índia era tão bela que ele se apaixonou.
Boiçú usou seus poderes para se transformar em um homem e a
beleza de sua forma humana era tão diferenciada devido ao
encanto que a índia quando o viu também se apaixonou.
Ela tanto falava com o homem, mas ele não falava nada. Apenas
a olhava com uma expressão de desejo no olhar.
 Boiçú e ela se amaram naquele local, mesmo estando nas águas
do rio. Após terem se envolvido sexualmente, o feitiço se
desfez e o homem voltou a sua forma de serpente.
A índia quando percebeu que estava abraçada a uma serpente,
ficou assustada e desnorteada, desesperada correu para longe,
voltando para sua aldeia.

 Dias depois ela descobriu que estava grávida e como ela era
jovem, não teve coragem de contar para os seus familiares
sobre o que havia ocorrido.
Com o passar dos meses a barriga cresceu e a aldeia inteira
quis saber quem era o pai da criança. Mas ela se negava a
falar.
 Foi então, que chamaram o Pajé para falar com ela. Como ele
era um homem iniciado numa magia muito antiga, usou de seus
meios para fazer ela dizer a verdade.



O Pajé ficou muito preocupado quando soube que ela estava
grávida da serpente Boiçú. Ele acompanhou toda a gestação
usando  de  sua  pajelança  para  apaziguar  os  espíritos  que
estavam crescendo dentro do útero da jovem.
 No dia do parto houve uma surpresa, não haviam crianças, o
que saiu de dentro dela foram duas cobras: uma branca (macho)
e uma preta (fêmea).
O Pajé quando viu a índia na esteira e as cobras no chão
diante das pernas que estavam abertas da mãe, reparou que elas
rastejavam sem enconstar com as cabeças no solo, e por isso as
chamou de “Boi-Caninana”, que significa “serpente que tem a
cabeça erguida”.
A índia então as batizou de Caninana. Ela manifestou o desejo
de ficar com as duas Caninanas, mas o Pajé a alertou que elas
teriam o caráter de Boiçú e que era muito perigoso ficar com
elas na aldeia.

A índia muito triste, foi até um rio e deixou as duas na
margem.
O Pajé realizou feitiços para fazer as serpentes se afastarem
e elas foram embora. O tempo passou e elas cresceram, ficaram
gigantescas do tamanho do pai Boiçú. E assim como ele, as duas
cobras tinham o poder de se transformar em gente.
Eles então se transformavam e iam para as festas nas aldeias,
além de visitar os povoados dos homens brancos.

Por viverem muito entre esses homens brancos, a cobra macho
recebeu deles um nome português de ‘Norato’ e a fêmea de
‘Maria’. Maria Caninana e Norato Caninana.

Eles dois eram como unha e carne, viviam juntos. Norato era um
galante, ele amava se transformar em gente para seduzir as
moças. Diferente da Maria que era perversa, em forma de cobra
ou de mulher, ela só fazia maldades.
Quando  ela  estava  em  forma  de  cobra  matava  os  bichos  da
floresta, os peixes do rio, virava as embarcações e engolia os
pescadores.
Quando estava em forma de mulher, seduzia os homens e os



levava para o matagal, onde os matava ou ia para o rio onde os
afogava.

Norato amava Maria, mas ele mesmo tinha medo dela. Ela fazia
coisas  monstruosas,  maldades  inimagináveis  com  todas  as
criaturas que cruzavam seu caminho, herdando o lado monstruoso
de seu pai, diferente que Norato que ficou com lado mais
sedutivo e de desejos.

Um dia Norato tomou coragem e quando Maria Caninana estava
dormindo em forma de cobra, ele a matou.
Foi  o  único  jeito  que  ele  achou  para  parar  os  terríveis
massacres.
Maria Caninana deixou sua forma física e se transformou em um
espírito encantado.
 Norato seguiu sozinho com uma meta na cabeça de querer deixar
de se cobrar para virar homem para sempre. Toda vez que ele se
transformava em homem, ele deixava o seu corpo de serpente
dormindo na margem do rio e seguia em forma humana para os
festejos, porém ele só podia ser homem durante a noite.

Norato tomou coragem e voltou a aldeia de sua mãe, durante uma
madrugada, ele procurou o Pajé e perguntou a ele como fazer
para abandonar a sua forma de Cobra Caninana.

O Pajé consultou os espíritos e revelou que havia um rito bem
simples, Norato devia pedir para alguém ir até seu corpo de
serpente e colocar leite dentro da boca, depois cortar a pele
da cobra, o suficiente para fazê-la sangrar.
Norato foi até sua mãe e implorou a ela para ir no rio fazer o
rito,  ela  aceitou  ajudar  e  foi,  mas  quando  viu  a  cobra
gigantesca, não teve coragem de se aproximar e desistiu.
Ele passou então a ir todas as noites nas aldeias e nos
vilarejos para pedir ajuda para suas muitas namoradas, mas
nenhuma delas teve coragem.
Para sua sorte, ele conheceu um homem muito valente.
Norato era tão belo que até os homens o olhavam de um modo
diferente.



Esse homem disse a ele que teria a coragem para fazer o rito,
e ele fez!
Ele jogou leite na boca da cobra e a cortou com um facão.
O corpo da cobra pegou fogo e desapareceu, Norato se tornou
humano.
Ele viveu a sua vida cheia de amores e de festas, até que
morreu na sua fase de idade avançada.

Quando morreu se tornou um espírito encantado e voltou para
junto de Maria.
São uma dupla encantada, Maria Caninana e Norato Caninana.”

Nas  regiões  sudeste  do  Brasil,  o  nome  Caninana  virou
“Kainana”, Maria, a Pombagira Kainana e Norato, o Exú Kainana.
Esta entidade é um Exu dos tempos antigos, possuindo grandes
poderes espirituais. Protetor dos caminhantes, dos viajantes,
daqueles  que  trabalham  nas  estradas,  e  inimigo  das
desigualdades  sociais.  Grande  amigo  dos  que  procuram  nas
necessidades, a maioria dos Exus das florestas, são espíritos
muito antigos, que não gostam muito de barulhos e a maioria é
de pouca conversa, não gostando de ser chamado por diversas
vezes  a  virem  em  terra  (incorporar).  Segundo  o  Mestre  de
Kimbanda Alberto Júnior, Exu Kainana ou Cainana, teria uma
total ligação com o Exu Cobra que é um dos comandantes das
falanges dos espíritos que se encantam em cobras.

 



 PONTOS PARA EXU CAINANA EM DIFERENTES VERSÕES

 VERSÃO 1

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (2×)
Foi seu Tranca-Ruas, foi seu Marabô, foi Exu do Lodo
Cainana, mas quem te matou?
Exu Cainana, quem te matou Cainana? (2×)

OBS: Nesta primeira versão costuma ser citado diversos Exus
pertencentes ao terreiro.

 

 

 VERSÃO 2

Exu Cainana, quem te matou, Cainana? (×2)
Na beira do rio, Cainana
Alma já minou, Cainana
Exu Pantera, Cainana, ele não bambeia!
Exu Cainana, quem te matou, Cainana? (×2)…



 VERSÃO 3

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (×2)
Eu tava na beira do rio, Cainana
Uma cobra me mordeu, Cainana
Eu chamei Seu Exu Cobra, Cainana
Ele é grande amigo meu…

Exu Cainana, quem te matou Cainana? (×2)
Eu tava na beira do rio, Cainana
Uma cobra me mordeu, Cainana
Eu chamei Seu Exu das Matas, Cainana
Ele é grande amigo meu…

Essa cobra é Cainana (×2)
Porque teus pés não me engana
Eu fui no alto da serra, na serra do Amazonas,
Lá no alto eu encontrei, eu avistei Cainana
Essa cobra é Cainana (×2)
Porque teus pés não me engana.

Estatueta  minoica
da  “Deusa  das
Serpentes”,  1600
a.C.,  Museu
Arqueológico  de



Heraclião.

CRÉDITOS:

Artistas da imagem destaque: Marcio Takara e Marcelo Maiolo.

Oferenda  para  Exu  Pantera
Negra
Esta oferenda é muito boa para ser entregue em frente ao
assentamento ou na natureza.

Elementos necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Sete bananas
✓ Frutas cristalizados
✓Um bife bovino
✓ Um bife de fígado
✓ Vinho tanto suave
✓ Pipocas
✓ Sete batatas
✓ Milho vermelho
✓ Sete velas brancas
✓ Folhas de arruda
✓ Um charuto
✓ Batata inglesa modelada cachimbo, moelas cruas
✓ Farinha de mandioca branca.

MODO DE PREPARO – Em um alguidar misture vinho tinto com
farinha de mandioca, deixando bem soltinho a farinha e bem
úmida. Coloque sete bananas em volta das bordas, um bife de
gado e fígado ao meio, coloquem as frutas cristalizadas em
volta junto com as bananas, prepare um pouquinho de pipoca e

https://kimbandanago.com.br/oferenda-para-exu-pantera-negra/
https://kimbandanago.com.br/oferenda-para-exu-pantera-negra/


coloque enfeitando uns punhadinhos em cada parte, torre o
milho (não queimado) e coloque junto também em um cantinho do
alguidar,  acrescente  folhas  de  arrudas  enfeitando.  Coloque
batata inglesa preparada, moelas cruas levemente no dendê.
Após estar preparada acenda o charuto e as velas e ofereça ao
Exu Pantera Negra.

Locais de entrega: Grutas de florestas, morros altos, bocas de
mata ou em brejos.

Exu  Pantera  Negra  e  seus
valores culturais
O Exu Pantera Negra é um grande chefe que comanda a linha dos
Caboclos  Quimbandeiros,  mas  as  suas  raízes  estão  ligadas
fortemente a cultura indígena e a fatores culturais que foram
agregados pela mistura de troca de conhecimentos e elementos
por diversos povos. Há no processo histórico povos indígenas
que acreditavam que quando um de seus guerreiros morressem,
reencarnaria  em  um  animal  que  tivesse  maior  ligação  e
continuaria protegendo as aldeias e a conexão com a natureza
iria se manter, por isto que em muitos ensinamentos xamânicos
é dito que ‘há um animal em nossa jornada que é um reflexo do
nosso ser’. Acreditamos que o Exu Pantera Negra teria sido um
guerreiro que ao morrer, sua energia se interligou ao animal
Pantera Negra. Os Exús são espíritos mensageiros que se podem
apresentar de diferentes formas, sendo ela na forma humana ou
animal,  e  muitos  dos  que  são  ligados  ao  Reino  das  Matas
costumam poder ver aparições ou sonhar com a sua entidade numa
forma animal.

https://kimbandanago.com.br/exu-pantera-negra-e-seus-valores-culturais/
https://kimbandanago.com.br/exu-pantera-negra-e-seus-valores-culturais/


Sem sombras de dúvidas, temos Exús e Pombas Giras que possui
seus  animais  de  ligação,  onde  são  formas  encantadas  de
manifestações, um exemplo emblemático é o Exu Morcego, pode se
apresentar  através  de  sinais,  com  um  morcego  e  há  magias
feitas com morcegos voltado a esta entidade. Exú Pantera Negra
não é tão diferente, é um guerreiro indígena que pode aparecer
para seus cultuadores numa forma de Pantera Negra ou em suas
possessões  espirituais  em  seus  médiuns,  apresentar
comportamentos  que  nos  interliga  à  Pantera.

Existe muitos autores que citam o Exu Pantera Negra, devido
ser muito conhecido nos livros de Quimbanda pelo mundo, mas
não  é  tão  comum  na  prática  presenciarmos  filhos  desta
entidade, o autor Danilo Coppini em suas pesquisas, trouxe
alguns elementos histórico em seu livro (página 374/376)  que
nos ajuda a aprofundar sobre as origens do Exu Pantera Negra,
vejamos:

Historicamente,  a  “Pantera”  foi  objeto  de  veneração  por
diversos povos antigos. Conhecido também como Jaguar, esse
felino de grande porte foi símbolo de força e guerra para
algumas culturas pré-colombianas. Os povos Olmecas (1500 e 400
a.C.), civilização-mãe de todas as civilizações mesoamericanas
cultuava o “Deus Jaguar” como Senhor da Guerra, Dono da Terra
e das Florestas; tido como uma das principais deidades desse



panteão. Existem relatos de que alguns adeptos multila-vam
suas faces para de alguma forma se conectar ao Sagrado Deus.
Na  América  do  Sul,  destacamos  a  cultura  Andina  como  a
“nascente” do culto à Pantera Negra. Ao contrário do que a
grande maioria pensa, antes da formação tirânica do Império
Inca,  os  povos  da  Floresta  Amazônica  e  os  povos  andinos
tiveram intensa troca mercantil e cultural. Esse intercâmbio
ocorreu durante milênios e apenas com o estabelecimento do
Império  Inca  (Estado)  foi  que  houve  uma  diminuição
significativa, haja vista que os povos amazônicos resistiram à
conquista e expansão Inca.

Nesse  mesmo  período,  índios  Chiriguanos  (Guaranis)
provenientes  do  Paraguai  e  Bolívia  também  fizeram  suas
incursões dentro dos mesmos territórios fronteiriços.
Novamente  ocorreram  trocas  culturais.  Posteriormente,  seja
através de guerras tribais ou de contato ameno, existiram
trocas entre os Guaranis e os Tupis e até mesmo dos Tupis com
os próprios Incas.
O mito de “Titi” (dialeto Aymara), o Puma/Jaguar sagrado, o
animal totêmico do poderoso deus Tezcatlipoca, cuja força e
poder mataram os antigos gigantes, foi assimilado pelos povos
nativos  da  bacia  amazônica  e  posteriormente  pelas  demais
tribos  que  tiveram  contato  com  a  religiosidade  Inca.  O
poderoso felino, símbolo
de poder e guerra, tornou-se um expoente do próprio fogo e
muitos mitos e lendas foram criados a partir de então. O
guerreiro  que  carregava  a  pele  ou  dentes  de  Pantera  era
considerado poderoso e inatingível.

Na  região  da  Bacia  Amazônica  até  os  dias  atuais,  existem
tribos “Matsés” conhecidas como “povo onça”, que pintam suas
peles ou mesmo as tatuam como a pele do felino.
No Continente Africano, segundo a mitologia Bantu, a Pantera
(Leopardo)  aparece  como  um  dos  nove  primeiros  animais
vomitados por “Bumba” no processo formador do mundo. Outras
lendas descrevem o felino com o nome de “Osebo”, o leopardo de



dentes terríveis. Porém, a mais interessante delas no contexto
do processo formador da legião de Exu é a lenda de “Agassou”
(o bastardo). Reza a lenda que há muito tempo atrás, uma jovem
princesa  africana  “Alìgbonon”  apaixonou-se  por  uma  grande
Pantera.  Os  dois  copularam  e  tiveram  um  filho  chamado
“Agassou”.  Esse  personagem,  em  noites  de  “lua  cheia”
transforma-se  em  leopardo.
Toda  linhagem  de  “Agassou”  (denominada  kpòvĭ  –  filhos  do
leopardo) carregava o mesmo poder e foram trazidos para as
Terras Americanas através do processo escravista. Um desses
homens-leopardos fugiu de seu cativeiro e foi se esconder numa
remota tribo indígena, dando origem a uma nova linhagem de
homens-leopardos.
Agassou é cultuado até os dias atuais, como grande Loa e, em
algumas  regiões  da  África,  como  um  poderoso  Rei  de  uma
linhagem  sagrada.  A  influência  europeia  sob  as  culturas
africanas, fez com que alguns acreditassem que Agassou fosse a
personificação do próprio arcanjo Cassiel “O Espelho de Deus”,
que veio a Terra na forma de um leopardo.
O mito de mulheres que copulavam com Panteras também ocorreu
na América pré-colombiana dando origem à lenda dos “homens-
jaguares”. Esses cruzamentos são muito similares a lenda dos
Nephilins,  outra  antiga  história  que  retrata  seres
“semidivinos”.

No  território  brasileiro,  os  índios  e  os  negros  acabaram
fundindo muitos aspectos culturais que, posteriormente foram
sincretizados  com  a  cultura  europeia.  A  “Pantera  Negra”
tornou-se o expoente da força, guerra, proteção e divindade.
Por  ser  negra,  os  antigos  acreditavam  que  era  a  poderosa
sombra dos antigos Reis que  outrora governavam a Terra. Os
mitos  dos  povos  pré-colombianos,  amazônicos,  africanos  e
europeus formaram a energia necessária para que o nome, bem
como,  as  qualidades  desse  felino  fossem  perfeitas  para
retratar uma das mais poderosas linhagens de Exu: Os “Exus
Pantera Negra”.



PONTO PARA GUERREAR

Ninguém pode com o bicho 
Ninguém pode com a fera
Eu quero ver quem é que pode

Com a falange do Pantera 

Ninguém pode com o bicho 
Ninguém pode com a fera
Eu quero ver quem é que pode

Com a falange do Pantera 

PONTO DE CHAMADA

Ele vem vindo por trás da bananeira (X2) 

Saravá seu Belzebu, Exu Pantera Negra (X2) 

 

• REFERÊNCIA:
COPPINI,  Danilo,  Quimbanda  –  O  Culto  da  Chama  Vermelha  e



Preta. 4.ed. São Paulo: Via Sestra, 2023.

 

 

Exu Pantera Negra
Quando  qualquer  kimbandeiro  pensa  na  Linha  dos  Caboclos
Kimbandeiros, é quase impossível não pensar no Senhor Pantera
Negra, pois ele é o chefe desta linha. Ouvir o nome “Pantera
Negra”, faz com que o cérebro humano possa associar com um
felino de grande porte e pele escura, cuja presença causa
enorme impacto e temor por muitos. O Exu Pantera Negra é um
espírito com alto envolvimento com a cultura indígena, um
guerreiro  da  tribo,  caçador  e  feiticeiro.  Há  muitos
pensamentos  a  respeito  do  motivo  do  nome  de  batismo  ser
“Pantera Negra”, mas ao analisar tribos indígenas, encontramos
povos que dão nomes de animais aos bravos guerreiros da tribo,
principalmente num aspecto mais xamânico, onde o animal do
poder em que a pessoa tem ligação pode passar a ter o nome
daquele mesmo animal. O nome Pantera Negra nos traz o sentido
do que possui enorme coragem, agilidade e também costuma ser
terrível.

https://kimbandanago.com.br/exu-pantera-negra/


Este  Exú  tem  enormes  forças  para  vencer  demandas,  pode
realizar trabalhos de ataques, tendo estilo de comportamento
ligado a Pantera. Esta entidade tem o poder de curar doenças
consideradas  incuráveis,  além  de  possuir  um  poder  de
enriquecer quem a ele recorrer. O fato dele participar da
Linha dos Caboclos Kimbandeiros não é atoa, pois é uma das
linhas de espíritos que se apresentam como índios, possuindo
especialidades  nos  trabalhos  de  cura,  desobstrução,
favorecimento de riquezas materiais e tesouros, são exímios
guerreiros.

Pantera Negra não é o nome de uma espécie de animais. É um
termo abrangente que se refere a qualquer felino grande e com
pelo preto. Esta condição de cor é causada pelo gene agouti,
que regula a distribuição do pigmento preto dentro da haste do
pelo, de acordo com a Universidade da Califórnia em Davis. É
mais conhecido nos leopardos, que vivem na Ásia e na África, e
nas onças-pintadas, habitantes da América do Sul.
De acordo com o Big Cat Rescue, a coloração é ocasionada por
uma melanina excedente, um animal que acaba adquirindo esta
condição é conhecido como “melânico”. Na Kimbanda à legião
“Pantera Negra” são idênticos ao animal, agem de forma veloz,
agressivos, preferem ficar isolados, costumam se movimentar
silenciosamente.  O  animal  Pantera  Negra  possui  uma  das
mordidas  fortes  e  letais  no  reino  animal  e  ostenta  unhas
afiadas como sua forma de arma natural.

A linha dos Caboclos Kimbandeiros é comandada pelo seu chefe
Exu Pantera Negra e são componentes desta falange espiritual:
1. Exu 7 Cachoeiras
2. Exu Tronqueira
3. Exu 7 Poeiras
4. Exu das Matas
5. Exu 7 Pedras
6. Exu do Cheiro
7. Exu Pedra Negra
》Pomba Gira – Da Figueira.



Cada uma destas entidades citadas, possui diversos espíritos
subordinados a eles. São os principais seres que administram e
estão mais próximo do trono do Reino das Matas.

PONTO CANTADO DE CHAMADA

Vermelho é a cor do sangue do meu pai 

E verde é a cor das matas 

Vermelho é a cor do sangue do meu pai 

E verde é a cor das matas 

O Saravá o Exu Pantera Negra

O Saravá as matas que ele mora 

PONTO CANTADO PARA PROTEÇÃO

Eu vou fazer magia negra e um pacto com cão 

Eu vou fazer magia negra e um pacto com cão 

Eu vou chamar Pantera Negra que é pra minha proteção 

Eu vou chamar Pantera Negra que é pra minha proteção 

OFERENDA

Elementos necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Milho vermelho
✓ Um pimentão verde
✓ Uma cebola
✓ Azeite de dendê
✓ Sete charutos



✓ Uma vela branca
✓Cachaça

MODO DE PREPARO – lave o alguidar com um pouco de cachaça e
espere  secar.  Corte  bem  picadinho  a  cebola  e  o  pimentão,
misture com o milho vermelho em uma panela, torre no azeite de
dendê (não deixe ficar preto) e depois ponha no alguidar. Caso
não tenha assentamento leve para uma boca de mata ou subida de
uma serra que tenha trilhas, ponha o alguidar no chão (ou use
folha de bananeira), acenda sete charutos em volta fazendo
seus pedidos e arrumando eles na borda do alguidar. Despeje
cachaça em volta do alguidar e acenda uma vela branca ao lado,
fazendo seus pedidos ao Exu Pantera Negra.

Ponto riscado

Pomba Gira Maria Quitéria
Maria Quitéria é uma das Pombas Giras ligada as guerras e a
sexualidade.  Historicamente  esta  entidade  é  associada  
Quitéria que foi presente no processo de independência do
Brasil. Assim como a mártir francesa Joana D’Arc, essa mulher

https://kimbandanago.com.br/pomba-gira-maria-quiteria/


se vestiu como homem para entrar em batalha. A história também
relata que Quitéria não era como as mulheres comumente daquela
época, pois ela gostava de caçar, manejar armas, entre outras
atividades que eram mais comuns a serem feitas por homens, não
pôde ter acessoa uma educação formal e sua maior professora
foi a vida. Ganhou uma condecoração do próprio Imperador, pois
era  uma  guerrilheira,  muito  rebelde  e  passou  por  cima  da
vontade do próprio pai para ir as trincheiras de guerra.

Um dos pontos mais antigos e cantados para Pomba Gira Maria
Quitéria, cita que ela usa um nome apenas em tempos de guerra,
fazendo alusão a história desta entidade e a sua paixão pelos
combates.

Ela tem um nome tão lindo

Que ela só usa em tempos de guerras 

Se quiserem saber o seu nome

Ela é a Maria Quitéria 

Ela tem um nome tão lindo

Que ela só usa em tempos de guerras 

Se quiserem saber o seu nome

Ela é a Maria Quitéria 

Marias tem tantas por aí

Toma cuidado para não se confundir 

Marias tem tantas por aí



Toma cuidado para não se confundir 

Ela é Maria

Ela é a Maria Quitéria 

Ela é Maria

Ela é a Maria Quitéria 

 

》QUITÉRIA NO PLANO ESPIRITUAL

A falange da Maria Quitéria, são de espíritos ligados ao Reino
das Almas e ao Reino do Cemitério, pois esta entidade tem uma
forte ligação com estes dois reinos, trabalhando na vibração
do  grande  mestre  Senhor  Omolú.  A  legião  destes  espíritos
femininos são de pessoas que em suas vidas guerreavam em busca
de seus sonhos, seus desejos e planos de conquistas. Quitéria
mostrou  que  a  capacidade  feminina  possui  uma  alta  força,
inclusive  em  confrontos  armados.  Esta  é  uma  falange  de
espíritos fortes, que podem ser invocadas para ajudar nas
lutas, militarismo e situações que envolva perigos.

Como  o  próprio  Mestre  de  Kimbanda  Alberto  Junior  afirma
“geralmente estas Pombas Giras que tem Maria no nome, costumam
ser muito antigas e de alta hierarquia”. E devido a ligação da
Maria  Quitéria  com  Reino  das  Almas,  sua  falange  rege  a
trajetória  das  Almas  que  falecem  ou  faleceram  durante
batalhas. Há alguns autores de livros de Kimbanda que afirmam
que a Maria Quitéria teria ligação com o Reino da Lira, mas
não defendemos esta linha de pensamento, pois Maria Quitéria
não é como a Dama da Noite, Maria Navalha, entre outras.

Maria Quitéria tem uma grande ligação com as entidades: Maria
Padilha das Almas e Sete Saias. Assim como a Quitéria, Sete



Saias é um espírito que é tanto ligado a sensualidade, como
também  a  diversas  formas  de  combate.  Maria  Padilha  é  uma
grande mestra feiticeira e, aprendemos que se uma entidade tem
uma  ligação  muito  forte  com  certos  tipos  de  espíritos,  a
tendência  é  que  tenham  uma  aproximação  devido  a  certas
similaridades e energias ou trocam conhecimentos entre si.

 

Na imagem de gesso da Pomba Gira Maria Quitéria, é muito comum
encontrarmos  uma  das  mais  antigas  e  conhecida,  onde  esta
entidade sempre se encontra com um punhal na mão e um crânio
aos pés, o que nos faz refletir sobre ser uma entidade pronta
para  atacar  os  inimigos  e  além  de  possuir  grandes
conhecimentos  ocultos  guardados,  principalmente  ligados  a
morte.  Com  todas  as  informações  apresentadas,  chegamos  a
conclusão que na Kimbanda seus poderes são invocados quando
seus devotos precisam de forças para a guerra ou para tomar
duras decisões, principalmente nas que envolva liberdade e
conquistas. Maria Quitéria pode responder nos outros caminhos
como: Encruzilhadas, Figueira, Campinas, Cruzeiro, mesmo não
sendo caminhos e reinos de maior ligação e correspondência.

 

 



 

 PONTO CANTADO 

Ki ki ki ki ki

Ki ki ki Kitéria 

Ela trabalha nas almas, ela trabalha no inferno, na força
da calunga, nos sete cruzeiros

Ki ki ki ki ki 

Ki ki ki Kitéria

Ela trabalha nas almas, ela trabalha no inferno, na força
da calunga, nos sete cruzeiros…

 OFERENDA

Elementos Necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Arroz branco
✓ Couve
✓ Linguiça fina (não é linguiça de churrasco, é linguiça para
por no arroz)
✓ Sete moedas douradas
✓ Sete rosas (sem cabo ou espinho)
✓ Sete velas vermelhas e pretas
✓ Sete cigarros
✓ Uma cereja (ou morango)
✓ Uma taça de vidro (nova)
✓ Um champanhe
✓ Mel
✓ Pó de ouro.



MODO DE PREPARO – lave o alguidar com um pouco de champanhe e
espere-o  secar.  Faça  um  arroz  branco  cozido,  com  couve  e
linguiça e ponha ele morno no alguidar. Coloque uma rosa no
meio  deste  prato  e  em  volta  da  rosa  coloque  sete  moedas
brilhosas, em volta coloque as seis rosas que sobrou.
Despeje levemente por cima o pó de ouro nas rosas, acenda os
cigarros fazendo seus pedidos e cada um coloque em cima de
cada  rosa  ou  na  borda  do  alguidar,  acenda  as  sete  velas
colocando  elas  acessas  fora  da  comida,  abra  a  garrafa  de
champanhe despejando um pouco de seu conteúdo em volta da
oferenda. Em uma taça coloque champanhe e coloque um pouco de
mel fazendo um fundo na taça, porém não coloque muito. Enfeite
uma cereja (ou morango) dentro da taça e sirva a Quitéria.

Para aqueles que não tem assentamento, esta oferenda pode ser
entregue no cemitério ou em cruzeiro das almas…

 

Ponto  riscado  usado  para
trabalhos  com  Quitéria  e
para  quem  canaliza  este
espírito. Esse ponto também
serve  para  invocar  os
poderes  de  guerra  desta
Pomba  Gira.



O significado de “Catiço”
Normalmente  é  comum  ouvir  dentro  do  Candomblé  a  palavra
“catiço”, sendo usada para se referir aos Exús e Pombas Giras,
diferenciando do Òrìsạ̀ Èsụ̀ ou Elégbará. Erroneamente muitas
pessoas associam que os compadres e comadres são escravos dos
Òrìsạ̀, o que não é! Pois pertencem a culturas e tradições
diferentes,  e  há  pensamentos  de  que  “catiço”  se  refere  a
escravo, pois existe uma certa teoria que teria ligação com a
palavra  “cativeiro”,  o  que  é  uma  idéia  aceita  por  alguns
dentro do caminho religioso de matrizes afro-brasileira. Certo
ou não, se tratando deste assunto não há uma origem histórica
ou cultural, apenas teorias.

Analisando o termo “Catiço” dentro do português brasileiro,
pode  ser  compreendido  como  um  sinônimo  de  esperteza  e
agilidade. Pois é muito comum de uma forma popular usarem esta
palavra para se referir a uma criança hiperativa “Nossa! Seu
filho é o catiço!”, quanto uma pessoa de má índole “Aquele
homem é o catiço atirando”, o que também pode ser usado para
ser referir a uma pessoa endiabrada, encapetada ou travessa. E
no Candomblé é muito comum a narrativa de que Exú e Pomba Gira
são  espíritos  muito  espertos  e  por  isso  devem  ter  muito
cuidado com acordos feitos, e que são espíritos que podem
pregar  travessuras,  serem  brincalhões  ou  aplicar  certas
punições corretivas em seus médiuns, o que reforça a teoria
que possa ser este o motivo do uso desta palavra. O Professor
Eduardo Henrique Costa (fundador do Universo e Cultura) ensina
que os Exús e Pombas Giras são seres totalmente ligados ao
movimento e os caminhos, além de ser ancestrais que podem
aprender com qualquer um que observa, para ele as duas teorias
de  significado  da  palavra  são  aceitas,  porque  para  cada
família ou região pode ter variações nos significados do uso

https://kimbandanago.com.br/o-significado-de-catico/


da mesma palavra.

No Candomblé dizer “Catiço” não é única forma adotada por
alguns religiosos, há cultuadores que os chamam de “Exús-
Egúns”, por ser justamente espíritos desencarnados e que atuam
pelo plano astral podendo ajudar a manipular energias, trazer
boa sorte ou má sorte, bênçãos ou punições.

Oferenda para Maria Quitéria
Esta oferenda é muito boa para ser ofertada para Pomba Gira
Maria Quitéria.

Materiais Necessários:
✓ Um alguidar médio
✓ Farinha de mandioca branca
✓ Champanhe
✓ Maçãs vermelhas
✓ Sete ameixas vermelhas
✓ Sete figos cristalizados
✓ Sete morangos
✓ Um abacaxi
✓ Uma rosa sem cabo ou espinho
✓ Um pano vermelho
✓ Mel.

MODO DE PREPARO – lave o alguidar com um pouco de champanhe,
ao secar, enforre o pano vermelho. Faça uma farofa com a mão
esquerda, com farinha de mandioca e champanhe. Depois faça em
uma vasilha farofa (padê) de farinha de mandioca e mel, logo
após, acrescente por cima da farofa com champanhe.
Corte sete rodelas de maçã, colocando em cima enfeitando em
forma de círculo deixando vago o meio, coloque sete ameixas
por cima das rodelas de maçã que estão deitadas, coloque os

https://kimbandanago.com.br/oferenda-para-maria-quiteria/


sete morangos no meio bem juntinho fazendo uma flor, coloque
os sete figos cristalizados em volta das ameixas, corte sete
rodelas de abacaxi com casca colocando nos cantos do alguidar
em volta dos figos, deixe a rosa no meio em cima dos morangos.
Ofereça e faça seus pedidos a esta Pomba Gira.

OUTRAS OPÇÕES

Nesta  oferenda  é  ofertado
arroz com couve e linguiça
sete  ameixas  vermelhas,
sete rosas vermelhas e sete
cigarros.  Esta  oferenda  é
muito  apreciada  por  esta
Pomba Gira.

Pomba Gira Dama da Noite
Esta entidade que em vida terrena foi uma mulher muito rica e
bonita. Relatam algumas histórias sobre seus mistérios e
sensualismo que causava desejo em homens que lhe ofereciam
fortunas para passarem a noite em seus braços. Uma das
senhoras da bastante suavidade na fala, apreciadora de bons
perfumes e bebidas suaves, uma Pomba Gira facilitadora de

https://kimbandanago.com.br/pomba-gira-dama-da-noite/


encontros e romances.

A falange da Dama da Noite são de espíritos ligados ao Reino
da Lira (Reino Misto), embora exercem funções em alguns outros
reinos, entretanto, não possuem em seus nomes o reino onde
atuam. Embora sejam entidades muito sensuais, não abusam da
sexualidade, são muito misteriosas e o que fazem serem mais
desejadas. Suas manifestações são como de uma mulher sensual e
inocente, porém esta suposta “inocência” é uma pura armadilha
de  manipulação  que  fazem  constantemente  os  desavisados  se
enrolarem em seus encantos. São espíritos extremamente ligado
ao romance e as conquistas amorosas, por isto alguns gostam de
trabalhar pars fins amarrativos e sedutivos.

Estas entidades em suas manifestações são calmas e delicadas,
e com isso conseguem ser bastante procuradas nos casos de
separação  conjugal,  pois  são  mestras  na  arte  da  calma,
aconselhamentos e facilitar novos romances. Dama da Noite é
uma Pomba Gira bastante sensível aos casos de abuso sexual (de
forma física ou verbal) e conseguem se vingar dos malfeitores
com  muita  crueldade  fazendo  sentirem  dores  repentinas,
principalmente ligados ao peito e alucinações.

Oferenda para Dama da Noite

Elementos Necessários:
✓ Um alguidar grande
✓ Uma flor de Dama da Noite
✓ Um batom vermelho
✓ Pano vermelho
✓ Um perfume feminino (fragrância suave)
✓ Farinha de mandioca
✓ Sete bombons (como por exemplo: sonho de valsa ou serenata
de amor) ou uma barra de chocolate em formato de coração
✓ Uma cigarrilha
✓ Um vinho tinto doce suave ou uma bebida de frutas vermelhas
bem suave
✓ Sete velas



✓ Sete morangos
✓ Mel.

MODO DE PREPARO – lave o alguidar com a bebida comprada, ao
secar, enforre o pano vermelho. Faça uma farofa, com a farinha
de mandioca, mel e vinho. Ponha no alguidar a farofa. Coloque
sete bombons em cima fazendo um círculo, ou o coração no
centro. Ponha sete morangos em volta. Coloque o batom vermelho
aberto, em pé, firmado no prato. Ponha a flor por cima dos
chocolates, ou bem no centro do alguidar. Se caso não tiver
este ancestral assentado, leve depois das 19:00 horas esta
oferenda, para uma praça perto de casas noturnas, avenidas
movimentadas, ou encruzilhadas. Acenda uma cigarrilha e ponha
em  cima  da  flor,  despeje  a  bebida  em  volta  do  alguidar,
fazendo um círculo. Acenda as velas em volta do alguidar, no
lado de fora, faça seus pedidos e no final borrife um pouco do
perfume feminino e saia sem olhar para trás.

Ponto riscado

� Ponto cantado para Dama da Noite �

�Ela é feiticeira, ela é poderosa, ela tem Axé.
É dona da Encruza, Rainha da Noite e do Cabaré. �
�Seu sorriso é belo, o seu corpo é lindo, o perfume é flor.
Seu cabelo é negro o olhar certeiro, ela traz o amor. �



�Quando vem no terreiro, não tem quem não olhe ela é linda
demais.
E se tu não a conhece ela é Dama da noite, cuidado rapaz. �
�E se tu não conhece ela é Dama da noite, cuidado rapaz.

� PONTO CANTADO PARA DAMA DA NOITE COM TIRIRI �

�O Dama da Noite, Ô minha Senhora
Cadê Dama da Noite, eu quero falar com ela �
�Olha ela ai, olha ela ai, O Dama da Noite, a mulher de Tiriri
(X2)


